﴿ وَالْمُنْ الْمُرْدِينَ الْمُرْدِينَا لِمُرْدِينَ الْمُرْدِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُرْدِينَ الْمُعِينَ الْمُرْدِينَ الْمُرْدِينَ الْمُرْدِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْ

دَارُأَ لفِضِّے بِّر يَشْق لُونِيَة دارُ آلفِظِیْرِ المِسَدِّازِ

مَالكِيبُ بِن بَيّ



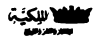


Ψ



## الطبعة الأولى ١٤١٢ هـ = ١٩٩١ م

جميع الحقوق عفوظة لدار الفكر بدمشق ، بإذن من الأستاذ حر مسقاوي عنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير ، كا ينبع الاقتباس منه ، والترجمة إلى لفسة أخرى ، إلا بسإذن خطي من دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر بدمشق



طبع بالجزائر بإذن من دار الفكر -- دمشق بالتعاون مع الملكية للإحلام والنشر والتوذيع 38، مزرحة رشيد، كوريغة -- الحراش

# بسم الله الرّحمن الرّحيم

يتضن هذا الكتاب نص المحاضرة الأولى ، التي القاها المؤلف و رحمه الله و في رابطة الحقوقيين بتاريخ ٢٢ صفر ١٣٩٢ للهجرة ، الموافق ٢٨ أذار ( مارس ) ١٩٧٢ للميلاد ، في مدينة دمشق ، تحت عنوان ( دور المسلم في الثلث الأخير من القرن العشرين ) .

ونص المحاضرة الثانية التي ألقاها في مسجد المرابط، في مدينة دمشق بتاريخ ١٩ ربيع الثاني ١٣٩٢ هـ الموافق ٢٢ أيار ( مايو ) ١٩٧٢ م ، تحت عنوان ( رسالة المسلم في الثلث الأخير من القرن العشرين ) .

### تقديم

( دور المسلم ورسالته في الثلث الأخير من القرن العشرين )

هاتان محاضرتان من نفحات دمشق .

نفحات طالما استفاض بها فكر المرحوم مالك بن نبي ، وهو في زيارة هذا البلد العزيز ، فأعطى الكثير ، وأضاء من جوانب فكره ما حمل المزيد من المؤلفات .

ففي عام ١٩٥٩ م زار الأستاذ مالك دمشق لأول مرة ، فأحب فيها شغفاً إلى الجديد من الفكر ، واهتاماً عا سبقه إليها من عطاء أعطاه في القاهرة ، في (شروط النهضة ) و ( الظاهرة القرآنية ) و ( الفكرة الإفريقية الآسيوية ) ... وهكذا تتابعت أفكار بن نبي كتاباً إثر كتاب ، وتتابع الاهتام بها سحابة من الزمن غير يسيرة .

وفي بداية السبعينات ، أحس كأغا أوشكت مسيرته على طريق الرسالة تبلغ الأجل الذي أجله الله لها ، فرَّ ببيروت عام ١٩٧١ م ، ثم بطرابلس لبنان ، وأودعني وحمه الله وصية سجلها في ١٦ ربيع الثاني ١٣٩١ هـ الموافق ١٠ حزيران (يونيو) ١٩٧١ م في المحكمة الشرعية في طرابلس ، حملني فيها مسؤولية الحفاظ على أفكاره والإذن بنشر كتبه .

ثم عاد في العام التالي عام ١٩٧٢ م، فرّ بدمشق وهو قافل من رحلة الحج الأخيرة ، ليقف على منبرها الفكري ، ويلقي وصيت الأخيرة في رحاب مسجد المرابط ، وفي هذا مافيه من دلالة جغرافية وفكرية معاً . أما الجغرافية فلأنه كان يشعر بأهمية دمشق وسورية على وجه العموم بصفتها موقعاً جغرافياً ملائماً ، مارس دوره التاريخي في نشر الأفكار ، التي أثرت في مسيرة الأمة العربية منذ بداية هذا القرن . وأما الدلالة الفكرية الخاصة ، فلأن الحديث عن رسالة المسلم في الثلث الأخير من القرن ، قد استلهم روحه في بيت من

بيوت الله اتخذ اسم المرابط ، ذلك التعبير الإسلامي الذي يحمل قيمة الإنسان ، في أرفع حالات التأهب النفسي للدفاع عن الرسالة والقيم .

فالأستاذ مالك يربط بين الفكر والفعالية ، فالفكر بغير فعالية إنما هو ترف لاين شيئاً في موازين التاريخ ، والفعالية بغير فكر طريق أعمى لا يدفع المجتع في سبيل التقدم .

هذه وصية تركها مالك بن نبي في ضمير أجيال ، تتلمس الخروج من أزمتها الراهنة ، وما نقول فيها ونحن نبلغها إلا كا قال الرسول عَلِينَةٍ : « رُبّ مبلَّغ أوعى من سامع » (١) .

۸ شوال ۱۳۹۸ هـ دمشق في ۱۰ أيلول ( سبتبر ) ۱۹۷۸ م

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري والترمذي والدارمي وابن ماجه وأحمد ، مع اختلاف في الروايات .

### دور المسلم

في الثلث الأخير من القرن العشرين محاضرة الأستاذ مالك بن نبي في رابطة الحقوقيين في دمشق مرابطة الحقوقيين في دمشق مرابع ١٩٧٢/٢٨ م

# بسم الله الرحمن الرحيم

والصلاة والسلام على خير المرسلين .

أيها السادة الكرام ، الأبناء والطلبة الأعزاء!

إنني لاأستطيع أن أقدر هذه اللحظة حق قدرها في سجل حياتي مع أن اللحظات واللقاءات تتكرر . إنني أشعر بمزيد من السرور والفرح إذ أتحدث مع هذه الطائفة من الشباب المسلم في هذه الأصقاع من البلاد الشقيقة ، سورية العزيزة ، وفي معقل من معاقل الإسلام ، المعقل العريق دمشق . ويجب علي أن أتوجه بالشكر لإخواننا الحقوقيين الذين أفسحوا لنا الجال وقدموا لنا هذا المكان ، لنعرض مااستطعنا دور المسلم في الثلث الأخير من القرن العشرين في رأينا .

لو حاولنا تحديد دور المسلم عامة ماكان لنا أن نحتار سوى مااختاره الله له دوراً في التاريخ . يقول عزّ

وجل : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُم أُمّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءً على النّساسِ ويكونَ الرّسولُ عَلَيْكُمْ شَهيداً ﴾ [البقرة: ١٤٢/٢] . هكذا يحدد الله دور المسلم بصورة عامة ، وليس لنا أن نختار له دوراً أشرف وأفضل منه ، وإنما نلفت النظر إلى خطورة هذا السدور وإلى مقتضياته ، التي هي من اختصاص الفقهاء ومن اختصاص الحقوقيين ، لأنهم يعرفون شروط تركية الشهادة ، والشاهد من الناحية العقلية ومن الناحية الأخلاقية معاً .

لكن لماذا أفردنا وتعمدنا إفراد فترة معينة من هذا القرن ؟

أولاً: لطبيعة القرن العشرين التي يتميز بها عن القرون الأخرى كلها ، لأنه القرن الذي تحققت فيه تغيرات جذرية ، بدت وكأنها ترسم للإنسانية نقطة اللارجوع على محور الزمن ، فهو القرن الذي هبت فيه أكبر عواصف التاريخ على مصير الإنسانية .

ثانياً: لأنه القرن الذي سجل الأحداث الكبرى ،

سواء في مجال العلم ، أو ـ كا سنرى ـ في المجال النفسي ، أو في المجال الأخلاقي والديني . ففي كل هذه المجالات هبت عواصف كبرى يبدو أنها غيرت معالم الطريق . وعلى أية حال فهي قد غيرت ملامح الزمن والمجتعات الإنسانية .

هذه التغيرات تحققت من خلال أحداث كبرى ، خاصة منها الحربين العالميتين اللتين هزتا العالم مرتين في ظرف أربعين سنة ، وشملتا للمرة الأولى في التاريخ سائر أنحائه . ولوقع هذه الأحداث نتائج لا مناص منها ، بعضها دخل سجل التاريخ وتسجل في حافظة الإنسانية وفي كتبها ، وبعضها دخل عالم النفوس ، سواء استطعنا قراءته أم لم نستطع ، وبعضها لازال توقعات في ضمير الغيب نرى من خلالها أحداثاً كبرى مطلة على زماننا .

فهذه الأسباب تجعلنا نرى في هذا الثلث الأخير من القرن العشرين ، كأنه النهر قرب شاطئ البحر وقد بلغ المصب ، بعد أن تجمعت فيه جميع روافده من المياه ، التي انحدرت من أعالي الجبال في أقصى داخل البلاد . فالثلث الأخير يبدو هكذا تلك الفترة من التاريخ التي

تتجمع فيها كل روافد التاريخ ، بكل نتائجها النفسية والاجتاعية والسياسية والعلمية ، وكل التغيرات المترتبة على هذه النتائج . وعليه فإن هذه المسوغات تكفى لتسويغ اختيارنا له بصفته حقبة زمنية استثنائية في التاريخ ، يكون دور المسلم فيها شيئاً استثنائياً أيضاً ، يجب إدراجه بطريقة خاصة في الدور العام الذي حدده له القرآن الكريم بوصفه شاهداً ، وذلك أمر يجب أن يدخل في اعتبارنا ويجب أن نقدره بقدر ما يمكننا من الواقعية ، حتى نقدم لشبابنا الصورة الموضوعية ، التي يرى من خلالها دوره هو ودور إخوانه الآخرين فيه ، لأن رسالة الجيل الناشئ ستحقق على أية حال إما سلبية أو إيجابية فيه ، فهو ثلث تحقق رسالته .

ولكي نتبين طبيعة هذا الدور ، الذي يجب على الشباب المسلم أن يتصدى ـ منذ الآن ـ للاضطلاع به في هذه الحقبة المواجهة له ، المنفتحة أمامه ، يجب أن نراجع بعض السات التي يتميز بها هذا الثلث الأخير في العالم المتحض ، لأن مركز الفكر العالمي اليوم يوجد على محور

سبق أن سميناه ، في كتباب سبق نشره (١) ، محور ( واشنطن ـ موسكو ) ، محور القوة ، محور العلم ، محور الحضارة .

يجب إذن أن نلتفت إلى هذا المحور ، مركز الثقل الدي تطبع عليه الأحداث كل أبعادها العالمية ، ونتساءل ماالذي طرأ على هذا المحور ؟ ماذا حدث فيه خلال القرن العشرين ؟ ماهي التسجيلات الخاصة وهذا ما يهمنا - في العالم الثقافي وفي العالم النفسي عليه ؟

إن الأجيال في هذا المجتم المتحضر عاشت على رصيد ثقافي ورثته من الأجيال السابقة ، أعني أنها عاشت على رصيد المسوّغات التي دفعت عجلة التاريخ في القرون الماضية ، وخصوصاً في القرن التاسع عشر والقرن العشرين . والذي يبدو ـ خاصة إذا رجعنا إلى فترة ما بعد الحربين العالميتين ـ أن هذا الرصيد من المسوّغات الضرورية لتحمّل أعباء الحياة ، بدأ ينفد ، وبدأت

الفكرة الإفريقية الآسيوية .

الشعوب التي تعيش على محور ( واشنطن ـ موسكو ) ، الشعوب المتحضرة ، بدأت تشعر جميعها بنفاد رصيدها الثقافي ، رصيد مسوّغات حياتها التقليدية الموروثة عن أجدادها ، وبدأت فعلاً تجري عمليات تعويض في شتى الميادين ، حتى في ميدان الأدب حيث نرى لوناً جديداً يظهر تحت اسم ( الوجودية ) .

وإذا كان من حق أصحاب هذا اللون من الأدب أن يحللوا القضية من الناحية الأدبية ، كا يفعل (كير كجارد وهايدجر وسارتر) ، في كل من الداغرك أو ألمانيا أو فرنسا ، فإن من حقنا نحن أن نحلله من ناحية أخرى . فنرى فيه رد فعل أدبي على شعور غامض لفقدان المسوغات في الجال النفسي .

والسؤال الآن كيف فقدت هذه المسوغات ، التي تحركت ودارت عليها عجلة التساريخ طيلة القرون الماضية في أوربة ؟

لنتصور كيف كان ينشـــأ الطفــل في زمــــان (كيبلنـج ) مثــلاً أو في زمــان ( أرنست رنــان ) مثــلاً . كيف كان ينشأ في بيته ؟ ثم كيف يتعلم في مدرسته ؟ ثم كيف كان يتوجه في عمله بعد التخرج من الجامعة ، أو عندما يبلغ أشده ويتوجه إلى الحياة العملية جندياً في تلك الجيوش التي تفتح البلدان التي تسمى المستعمرات .

كان الطفل في ذلك الوقت ينشأ وحوله جو من الأفكار منبتها الاستعار، أي المناخ الاستعاري الذي تكوَّن في أوربة وفي أمريكة على حدٍّ سواء ، وفي الاتحاد السوفييتي قبل الثورة أيضاً . هـذا المنـاخ الاستعاري هو الذي كان ينشأ فيه الطفل منـذ ولادتـه ، نشـأة لايبـدو معها غريباً في هذا المناخ الذي كان يسود العالم المتحضر ؛ أن يقوم من فرنسا كاتب قصصي كبير في أواخر القرن الماضي هو ( جلفرن ) ، ليكتب عن ملحمة لاتمت بصلة إلى بطولة الفرنسيين أو بطولة الجيش الفرنسي ، هي ملحمة عنوانها ( ميشال ستروجوف ) ، بل تتصل بفتح روسيا للبلاد الإسلامية في بخارى . وكانت قصة غريبة فعلاً ، إن دلت على شيء فـإنمـا تــدل على سيادة المناخ الاستعاري شرق البلاد وغربها ، ذلك المناخ الذي سيم فيه إبرام الميثاق الاستعاري في مؤتمر برلين ١٨٨١ م، حيث كان الضير الأوربي، الضير المتحضر يعيش هذه الملحمة المتفقة مع روح ذلك الميثاق، فلا نستغرب معه استعال تسميات الاكتشافات الاستعارية والفتوحات الاستعارية. لكن الشيء الذي يهمنا نحن من جانب التحليل اليوم - كي نعود إلى موضوعنا - هو كيف فقدت المسوغات ؟

كان الطفل يشبع جانب تعطشه للأشياء الغريبة والقصص النادرة وقصص البطولات ، في جو الاستعار وفي ملحمة الفكرة الاستعارية نفسها ، لذلك لانستغرب أن نرى رجلاً ك (ستانلي) في أواخر القرن الماضي ، نشأ في هذا الجو وتكونت عنده فكرة الاكتشافات وفكرة الفتوحات ، نراه يغادر وطنه وينزل إلى إفريقية الوسطى فيحتل قطاعاً كبيراً منها . لقد كان يرى ما يراه على الخريطة قطعة بيضاء فراودته الفكرة أن يلونها بلون ما ، وكان اللون الأحمر على الخرائط للستعملة في أواخر القرن الماضى مخصصاً لتلوين

المستعمرات الفرنسية، واللون الأخضر لتلوين المستعمرات الإنجليزية، واللون البني لتلوين المستعمرات البرتغالية، واللون الأصفر لتلوين المستعمرات المولندية إلخ ... فأراد (ستانلي) أن يلون قطعة ما من إفريقية بلون يخول هذه القطعة أن تكون هدية لأوربة بصفتها مستعمرة، وقد أهداها فعلاً لما تم وضع اليد عليها على الكونغو - ، إلى تاج بلجيكا وكأنها ملك أجداده أو قطعة من تَرِكتهم يقدمها إلى ملك أو ملكة بروكسل.

أما إذا كان هذا الأوربي جندياً فإن نشأته في هذا الجو ، تصور له أن الجال لأداء واجباته الوطنية وواجباته العسكرية ، هو قطاع من قطاعات إفريقية وآسية .

هكذا كانت الأمور تسير ، وهكذا كانت تتفتح نفوس الأطفال في أوربة . يضاف إلى ذلك تدخل بعض الأشياء ذات الجانب الذي يتصل بما نسميه الصراع الفكري ؛ الأشياء التي تصور لهذا الطفل

الناشئ حتى قبل دخولـه إلى المدرسـة الابتـدائيـة أو قبل خروجه منها ـ في مجلات متخصصة للأطفال ـ تصور لـه آيات البطولة في إفريقية على حساب أولئك البرابرة من السود أو من الصفر ، بما يجعله يعتقد عنـدمـا ينزل بلادأ مثل ( شنكهاي ) في أواخر القرن الماضي ، أنه هو رب الصين . فيضع لافتة على باب الحديقة - رأيناها نحن عندما زرنا الصين ، لأن الحكومة الصينية تركتها كا هي بعد خروج الاستعار منها \_ كتب عليها « لا يدخل هذه الحديقة الكلاب ولا الصينيون » ، بعض الكلاب طبعاً . لقد كان ترتيب الكامتين الكلاب أولاً والصينيون ثانىاً .

هذا هو المناخ الذي كانت تتكون فيه نفوس الأطفال ونفوس الشبان ونفوس الرجال ، وهذا هو المناخ الذي كانت تنطلق فيه الطاقات ـ طاقات لانحتقرها فعلاً ـ كتلك الطاقة الجبارة التي نتصورها في شخص مثل الأب ( دوفوكو ) ، الذي تطوع أن يذهب في سنة ١٩٠٨ م على الأقدام ، من مدينة في جنوب

الجزائر ، لفتح القطاع الصحراوي حتى حدود ما يسمى بالسودان الغربي . فهذه الأشياء كانت تغمر الحياة الأوربية بفيض من المسوغات . وربما كانت هناك منابع أخرى لهذه المسوغات فقدت أو جَفّ نبعها بعد الحرب العالمية الأولى والثانية ، بسبب تطورات تتصل بما حدث مثلاً بشأن الروابط الخفية أو الظاهرة بين مجالي العلم والنفس .

فبقدر ما كانت تتحقق اكتشافات علمية كبرى في أوربة ، بقدر ما كانت تترك صداها على المجال النفسي ، وأثرها الكبير في التطور الروحي ، حتى بدأت تفتر بعض المسوغات الروحية لأسباب لانطيل عندها الوقوف ، حتى لانتعدى بعض الحدود من اللياقة .

هكذا فقدت المسوغات الروحية ، وفقدت حتى المسوغات التي نسميها المسوغات الاجتاعية ، المسوغات الموضوعية الموضوعية .. وإذا أردنا أن نعرف المسوغات الموضوعية نذكر على سبيل المثال ، ماكان لهم من ثقة بكلمتي العلم والحضارة ، فقد كانت هذه الثقة هي منطلق الأفكار

الأوربية في القرن التاسع عشر ، وفي بداية القرن العشرين ، خصوصاً قبل الحرب العالمية الأولى .

والصلة بين هذين الجانبين واضحة . فحينا تفقد حياة ما أو مجتع ما مسوغاته ، لابد أن يقوم بعمليات تعويض : يستبدل بمسوغات قديمة أو تقادمت ، أو فقدت تأثيرها في الحياة الاجتاعية ، بصفتها دوافع قوية للحياة الفكرية والعلمية والعسكرية والاقتصادية ، يستبدل بها مسوغات جديدة .

فإذا لم تأت عملية التعويض كا ينتظر منها بالموغات الجديدة فماذا يحدث عندئذ ؟

تحدث الأزمة الخطيرة التي يعيشها العالم المتحضر اليوم .

فالعالم المتحضر اليوم ، يبدو أنه قد أخفق في عملية التعويض ، سواء من الجانب الأدبي كمحاولة الوجودية مثلاً ، أو من الجانب السياسي كمحاولة الرجوع لأصله الأوربي ، بحثاً عن منطلقات جديدة لأفكاره ولنشاطاته

الاقتصادية ، فكأغا تقطعت أنفاسه ، ولم تعد في متداوله تلك الأشياء المتينة التي كان يرتكز عليها في القرن الماضى وبداية هذا القرن .

وعندها فإن من الطبيعي أن من لا يجد سنداً في مسيرته التاريخية سيقع في حيرة وتيه وقلق . وهذا ما يفسر لنا مانراه اليوم ، من حيرة قائمة فعلاً في العقول والنفوس والأرواح . فإذا ما اجتمعت هذه الأشياء فعلاً في نفس بشرية ، فعندها يكن أن نتصور ما تولده من دوافع سلبية . فإذا مافقد مجتمع ما مسوغاته ولم يستطع تعويضها بالطرق المشروعة في محاولات مبذولة ، عندها يعتريه القلق ويعتريه التيه وتعتريه الحيرة ...

#### فاذا يترتب على هذا من تصرفات ؟

يترتب عليها التصرفات التي نراها في أوربة وأمريكة اليوم .

يترتب على هذا مثلاً: أن نجد البلد الذي حقق الضافات الاجتاعية إلى أقصى حد مثل السويد، يتميز

بشيء خطير وهو أنه يتصدر رأس القائمة في ( إحصائية الانتحار العالم ، يشغل الانتحار في العالم ، يشغل فيها المكان الأول ، البلد الأكثر تقدماً نسبياً من حيث الضانات الاجتاعية .

وهذا إن عنى شيئاً فإنما يعني أن البطون إذا امتلأت لاتغني النفوس ولا تشبعها .

إذا شبعت البطون قد تبقى الأرواح متعطشة ، تبقى الأرواح متطلعة . وحين لاتجد وجهة تتطلع إليها تفضل الاستقالة من الحياة . هذا إذن ما يحدث ، وقد يحدث في بلاد أخرى أكثر من هذا في صورة ما ؛ ويبدو أن هناك صوراً أخرى للاستقالة من الحياة ، هي في الحقيقة أشنع من الناحية الأخلاقية ، ولا أقول من الناحية الدينية . فهي أشنع لأن كل صور خيبة الأمل تتجلى فيها ، مع شيء من العجز حتى عن القيام بهذه الحاولة لإعدام النفس . وذلك أن هذه الحاولة تتطلب شيئاً من الشجاعة . ولأن الإنسان فقد مروءته إلى درجة الفشــل ، حتى في التخلص من الحيـــــاة بـــــالطرق غير المشروعة ، فإنه يفر منها عن طريق الموبقات ، عن طريق التدهور الأخلاقي ، عن طريق الإدمان على الخدرات ، فيصبح المجتمع مهدداً بالخراب ، لأن قاعدته الاجتاعية تنهار ، أي شبابه ينهار .

إن بعض الإحصائيات الأخيرة ، التي وقعت بين يدي عن إدمان الخدرات في محافظة باريس ، والتي نشرتها مصلحة الأمن في هذه المحافظة ، في تقرير رسمى صادر عن مجلة تصدرها تلك المصلحة ، تفيد أن نسبة المدمنين بين الشباب للمخدرات ، تضاعف بنسبة عشرين في المئـــة في السنتين الأخيرتين ، فبـــامكانكم إذن أن تتصوروا ماذا سيكون معدل ارتفاع النسبة خلال السنوات العشر المقبلة . ويكن ، إن جرت المسائل كما تجري الآن ، أن يعم الإدمان الشباب كله في باريس . وأظن أن الأمور تجري على الوتيرة نفسها في سائر أنحاء فرنسا .

يبدو أن الشباب الفرنسي سوف ينهار ، وسوف يحاول الانفلات من حياة فقدت مسوغاتها ، عن طريق

الخدرات . إن دل هذا على شيء ، فهو يدل على أن المجتمع يفقد الآن قاعدته الاجتاعية المتينة وهي شبابه ، يضيعه إما في المتاهات ، أو في الخارات ، أو في الحدرات أو في المقابر ، عندما ينتحر .

وهذا ما يدعونا بالطبع إلى أن نحلل هذه الأشياء .

ماذا تعني هذه الأشياء ؟ ماذا تعني هذه اللوحة القاتمة التي قدمناها بخطوط سريعة ، بعبارات فجة ملتقطة عيناً وشالاً ؟

إذا مضينا قليلاً في حلل الأزمة خصوصاً في أمريكة ، يبدو لنا أن الجمع الأمريكي يعاني ظاهرة تضخم من ناحية أخرى . تضخم الإمكان الحضاري وتضاؤل الإرادة الحضارية . أي تناقض بين الإرادة الحضارية والإمكان الحضاري .

إذا أردنا توضيحاً أكثر ، نقول : إن الهوة أصبحت تتسع بين الواقع الطبيعي الإنساني الذي ورثه وورث مسوغاته التقليدية وبين واقعه الثقافي اليوم .

فالهوة بدأت تتسع ، والإنسان أصبح يتمزق ـ خاصة الشباب ـ بين فكرة لا يستطيع التخلص منها تماماً لأنها مسجلة في طينته البشرية ، تلك الطينة التي كرمها الله ، وبين واقع ثقافي لا يقدم لـه مسوغات ولا يعطيه بديلاً عن مسوغاته التقليدية المفقودة .

هذه هي الصورة التي نستطيع تقديمها في خطوط عريضة ، عن الحياة في المجتم المتحضر وعلى محور ( واشنطن ـ موسكو ) . وإذا تساءلنا الآن هل ظاهرة التدهور والانحلال .. هذه فاقدة المعنى بالنسبة للمؤرخ ، الذي يريد أن يفيد حتى من التجارب الشاذة المؤلة ؟.

نستطيع أن نقدم افتراضاً احتالياً فنقول : لعلَّ الله يريد شيئاً من وراء هذا كله . كأنما هذا استدراج ، تسوق الأقدار فيه هذا المجتمع المتحضر إلى طريق ، حيث تنتهي فيه أخطاؤه ، ليفسح مجالاً لتجربة أخرى بعد إخفاق التجارب السابقة ، ونحن نرى فعلاً أن التجارب الأساسية في التاريخ لن تبدأ حتى تخفق قبلها كل التجارب السابقة التي فقدت أسسها التاريخية .

يجب أن ينتهي التاريخ في نقطة ما كي يتجدد التاريخ من نقطة جديدة .

يجب أن يكون هذا مفهوماً وخاصة لدى الشباب . يجب أن يخفق التاريخ ، يجب أن يفلس التاريخ . وأحياناً يجب أن نعلن الإفلاس كي نشعر الناس وخصوصاً الشباب بأن هذا الإفلاس هو طريق البداية . فلعلُّ هـذا الذي نراه على ذلك الحور استدراج لشيء ربما تعبر عنه الآية الكرية : ﴿ هُوَ الذي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدى ودين الحقِّ ليُظْهِرَهُ على الدِّين كُلُّه ﴾ ، [الصف: ٧٦١]. ربما هذا هو القطب الذي يتجه إليه مجرى التاريخ في هذا الثلث الآخير من القرن العشرين . وعلينــا أن نتـــأكـــد بقدر إمكاننا من هذا ، وليس لنا أن نقرر ونبت في شيء قبل انقضائه ، فلكم أنتم أيها الشباب بعد ثلاثين سنة أن تروا الحقيقــة ســافرة كما هى . أمــا نحن في جيلنـــا فلا نرى إلا توقعات ، ونحاول أن نرى من خلال هذه التوقعات جانباً من مصير الإنسانية .

يجب علينا أن نقوم بعمليتين : أن نرسم خريطة ،

الخريطة ( الأيديولوجية ) كا يقولون اليوم أو خريطة الأديان كا نقول نحن ، في العصر الذي تنزلت فيه هذه الآية ، وهذه الآية فيا أظن آية مكية (١) أعني في البداية ، أعني في نقطة الصفر .

لو كان لنا أن نرسم الخريطة فعلاً في وقت تنزلها تنزيل الآية ـ لوضعنا على الخريطة نقطة من لون معين يعبر عن رقعة الإسلام في العالم وهي مكة ، فنلونها بلون ما . هذا اللون الإسلامي لا يعدو أن يكون نقطة في الكون ...

بينا تتنزل هذه الآية كأنها تحد للمذا الواقع ، كأنها تحد لا يتصوره العقل تصوراً لو كنا معه نحن معشر عباد القرن العشرين ، بعقلانيتنا وعلميتنا نعيش في وقت التنزيل لقلنا هذه خرافة . ماهي هذه الخرافة ؟ إن هذه الآية تتحدى الإمبراطوريتين وحضارة والحضارتين القديمتين الكبيرتين : إمبراطورية وحضارة بيزنطة فارس من ناحية ، وإمبراطورية وحضارة بيزنطة

<sup>(</sup>١) نزلت الآية في الحديبية سنة ٦ هـ ( المصحح ) .

والبحر الأبيض على العموم من ناحية أخرى ، فهذا التحدي هو من أقسى معجزات القرآن في الحقيقة ، وذلك عندما نتصوره في وقت التنزيل ، لأننا إذا رسمنا الخريطة الأيديولوجية آنذاك فماذا نجد عليها ؟

إننا نجد عليها لون المجوسية أو لون الديانة الفارسية ، ولون البوذية ، ولون البرهمية أو لون المندوكية كا يقولون ، ولون المسيحية ، ولون الميودية ... ونقطة مغمورة في الكون هي مكة نقطة الإسلام .

فلو أردنا ونحن في ذؤابة القرن العشرين ، الثلث الأخير منه ، رسم خريطة جديدة للأديان اليوم ، في عام ١٩٧٢ م فماذا نجد ؟

نجد أن البوذية قد شطب عليها قلم السيد (ماوتسي تونغ) فحاها من الوجود. وأما الجوسية فقد عاها عرد يوم القادسية. وأما البرهمية فقد عتها ظروفها الخاصة بوصفها ديناً لا بوصفها ثقافة، فهي بوصفها تراثأ ثقافياً ستبقى إلى أجل لاندري مداه

- نتجنب التكهنات - أما بوصفها ديناً فقد انتهت وانتهى دورها ، لقد فشلت في أبسط مهاتها خاصة بعد استقلال الهند ، فقد سجلت الهند في السطور الأولى من دستورها عام ١٩٤٨ م، أنها سوف تقضي على حالة المنبوذ ، وكان من سجل هذا إنما سجله تحت إملاء الروح الكبير كا يقولون أي ( مهاتما غاندي ) ، وقد سجل هذا البند في أحسن ظروف تطبيقه بعد الخلاص من محنة الاستعار ، وبعد فرج الاستقلال وفرحة الاستقلال .

واليوم إذا راجع الهندوكي أو راجعنا نحن القضية هعد عشرين سنة نراها قد فشلت فشلاً ذريعاً . وهي قضية لاتتصل بمصير عشرة آلاف مثلاً بل تتصل بمصير ثمانين مليوناً من البشر تقريباً ، وهذا ليس بالشيء الهين . لقد فشلت لأنها لم تستطع حل المشكلات الاجتاعية ، وهذا يعني كأنا قد قدمت استقالتها من التاريخ .

أما المسيحية فقد حدثت لها أيضاً في الفترة الأخيرة تطورات غريبة عبر عنها ذلك المجمع المسكوني الأخير، وقبله مجمع الفاتيكان الثاني . لقد أصبحت تعاني من مشكلات تعبر عن ظروف خطيرة جداً تواجهها المسيحية اليوم . فالمسوغات المسيحية بدأت فعلاً تفقد تأثيرها في الحياة المسيحية ، فقد بدأ بعض القسيسين ـ على رغم من تأديتهم يمين الدخول في سلك الرهبنة : يمين أنهم يعيشون من أجل الله ، وأنهم لا يتزوجون ويلتزمون بحميع شروط الرهبانية ـ بدؤوا بعد هذا اليمين المقدس ـ على شروطهم ـ يصرحون في الصحافة ، وفي مؤتمرات صحفية كبرى تدور أحياناً أمام عدسة المصور ، ويعلنون أنهم ألقوا المسوح وتخلصوا من أعبائه وأنهم تزوجوا .

ونرى المعركة تدور في مستوى أعلى ، على مستوى الكردين الات في الفاتيكان ، فيقدم كردين الهولندي ( الكردين السانس ) استقالته من الجمع المسكوني ، مساندة للقساوسة من الشباب الذين تمردوا على المسوح وشروط لباسه ، ثم احتجاجاً على سياسة الفاتيكان الاجتاعية .

مامعنى هذا بالنسبة إلينا نحن الذين نحلل هذه الظروف ...؟

معناه أن المسيحية بدأت فعلاً تفقد المسوغات التي يجب تقديمها للشباب القسيسين وللمرأة على حدًّ سواء .

ولقد حدث الدي كان لابدً من أن يحدث على أثر فقدان المسوغات . حـدث أن بـدأت دور التعليم العـالي المسيحي في العالم ، خاصة في أمريكة اللاتينية تغلق أبوابها الواحدة بعد الأخرى ، ثم تبعتها الأديرة . ذلك لأن فتيـات المجتمع الإيطـالي قــد انصرفن لمجـالات أخرى من النشاط الأخلاقي ، غير تلك التي تشرف عليها الهيئات الكهنوتية . وهكذا رأينا من سنتين حادثة ربما بلغكم صداها : أن أحد الأديرة ذا التاريخ العريق الممتد إلى ستة أو سبعة قرون ـ كانت أبوابه خلالها مفتوحة داعًا - أصبح مهدداً بالإغلاق ، لأنه فقد البنات المتطوعات لسلك الرهبنة ولبس المسوح ، مما جعل القس المشرف على إدارة هذا الدير ، يرى نفسه مضطرأ أن يقوم بعملية أخذت أبعاد الفضيحية ، وذلك حينها اكتشفتها صحيفة إنكليزية . لقد ذهب هذا القس لتفادي الوضع في ديره ـ ونحن نعلم كم كان لـ من عطف وحنان على حياة هذا الدير ـ إلى الهند وإلى منطقة فقيرة ( منطقة كارالا ) ، فاشترى منها عدداً من البنات بالعملة الصعبة ، كي يعلمهن ارتداء لباس المسوح والقيام ببعض الطقوس البسيطة ، وذلك لمدة شهرين قبل أن يزج بهن في الدير ، كل هذا كي يبقى الدير ...

ولكن صحيفة إنكليزية قد أفشت هذا السر للأسف ، ثم تناولته الصحافة العالمية فأصبح فضيحة ، وأصبح الفاتيكان يحاول التغطية بقدر الإمكان ، لأنها فعلاً فضيحة .

فإذا رجعنا إذن إلى الخريطة المرسومة أمامنا نجد أن اللون المسيحي أيضاً يعاني ما يعاني ، فهو كأنما بهت أو شحب .

ونرى على الخريطة شيئاً غريباً: إن اللون الإسلامي ولوناً آخر جديداً - هو لون ديانة جديدة - يكتسحان العالم . فاللون الإسلامي اليوم يغطي مساحة من الدنيا تعادل نصفها تقريباً ( مساحته الإفريقية والآسيوية تقدر بنصف الدنيا تقريباً) ، وعدته البشرية

تبلغ ( ٨٠٠ مليـون ) ـ حصَّلنـا هـذا الرقم من إحصـائيـة أخيرة تحت إشراف الأمم المتحدة . . ولكي نعطى هذا العدد الاعتبار الصحيح يجب أن تكون لدينا فكرة عن نمــوه في عــدد من السنين . إنني حينمــا قرأت لأول مرة ما يسمى بالجغرافيا البشرية وأنا ابن ١٢ أو ١٣ سنة كان توزيع أتباع الأديان كما يلي : للمسيحيـة فيما أظن ( ٦٠٠ مليون ) وللبوذية ( ٥٠٠ مليون ) وللبرهمية ( ٤٠٠ مليون ) وللإسلام ( ٢٥٠ مليونـاً ) . وفي أوائــل الحرب العالمية الأولى كان هذا عدد المسلمين كلهم في العالم ، أي إن عدة العالم الإسلامي البشري كانت ( ٢٥٠ مليوناً ) . فها نحن أولاء في مدى نصف قرن مثلاً نرى أن العدد قـ د تصاعد إلى ما يقرب الآن من المليار.

إذن فنحن نرى طرفين في القضية وعلى خطين متوازيين: نرى أن سير التاريخ كأنما يستدرج العالم إلى فشل تجارب وخيبة أمله، في تجارب العلمية والتكنولوجية إلخ ... من ناحية، ومن ناحية أخرى نمو العالم الإسلامي كأ وكيفاً: كأ من حيث ازدياد السكان،

وكيفاً باكتساب تجارب جديدة حتى لو كانت سلبية .

ونرى في الخط الموازي كأنما الله يهيئ القاعدة التاريخية الاجتاعية لتحقيق الآية الكرية : ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدى ودينِ الحقّ لِيُظْهِرَهُ على الدّينِ كُلّه ﴾ [الصف : ١/٦] .

فنحن نرى أن القضية تسير في اتجاه هذا القطب ، إذ يبدو أن من يسير على الخط الحضاري ، كأنه يستـدرج بأخطائه وباكتشافاته العلمية ، لتتهيأ لمن يسير على الخط الموازي ظروف ظهوره على مسرح التاريخ .

سبق أن أشرنا إلى اللون الجديد الذي ظهر على الخريطة سنة ١٩١٧ م وهو لون أحمر لون الشيوعية ، وهي أيضاً دين وأنا أتحدث عنها هنا على هذا الأساس . فأنا لاأتناول الشيوعية هنا بوصفها مذهباً سياسياً أو مذهباً اقتصادياً ، وإنما أتناولها في حديثي هذا على أنها عقيدة ودين تقدم هي الأخرى مسوغاتها ، وهي في الطريق إحدى عمليات التعويض في العالم المتحضر للمسوغات التي فقدها . فإذا أخفقت محاولة الوجودية كا

أخفقت محاولة التعويض السياسي ، لتنظيم وبناء جديد لحياة أوربية متحضرة بعد تصفية الاستعار ، فيجب أن نضيف إلى هذا أن عمليات التعويض التي نجحت ، إنا نجحت على حساب المسوغات الأساسية التقليدية التاريخية أي على حساب المسيحية . فالشيوعية ظهرت نتيجة لعملية تعويض لمسوغات مفقودة .

يتبين إذن أن خطي السير والأحداث التي تجري عليها ، كأنما تقود مصير الإنسانية نحو قطب يتحقق فيه معنى الآية التي ذكرناها : ﴿ هُوَ اللّذي أَرْسَلَ رَسُولَه بِالْهُدى ودينِ الحقّ لِيُظْهِرَهُ على الدّين كلّمه ﴾ [الصف : ١/١] .

إن هذا ما يجعلنا نعيد النظر في موقف المسلم في هذا الثلث الأخير ، إذ الآن يبدأ دور المسلم أمام هذه الظاهرة ، حتى لكأنما أراد الله عز وجل تعطيل وتأجيل دور المسلم في هذا القرن حتى تنتهي كل تجارب الآخرين بالفشل ، ويستطيع إصلاح أخطائهم ، أو حتى تصل تجاربه إلى نهاية فشلها فتكون له الخبرة لتدارك أخطائه .

#### ولكن كيف يتحدد هذا الدور ؟

يتحدد طبعاً طبقاً لهذه الظاهرة التي نرى جانبيها ، جانبها الذي يتحقق على محور ( واشنطن ـ موسكو ) ، والجانب الآخر الذي يتحقق على محور ما سميناه محور ( طنجة ـ جاكرتا ) ، والذي نسميه الآن محور الإسلام .

#### فكيف نتصور دور المسلم ؟

يجب أن يفكر المسلم كيف يسير في اتجاه التاريخ . كيف يستغل الظروف السانحة التي تتهيأ له على المحورين : الحور الذي فقد المسوغات التقليدية والذي ينتظر مسوغات جديدة . والحور الذي أشار الله عزَّ وجلًّ إليه في الآية الكرية : ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدى وَدينِ الحقِّ لِيُظْهِرَهُ على الدِّين كُلَّه ﴾ [الصف : ١/١١] .

### كيف نتصور إذن دور المسلم ؟

نتصوره طبقاً لضرورات داخلية وضرورات خارجية : ضرورات إنشاء وتشييد في الداخل ، وضرورات اتصال وإشعاع في الخارج . ولو ألقينا سؤالاً

الآن فلا شك أننا سنتفق على الجواب . فعندما نتساءل كيف يقوم المسلم بدوره في اتجاه تحقيق معنى الآية الكريمة التي أوردناها نجيب آلياً: إن على المسلم أن يبلغ الإسلام ، دون أن نحدد في إجابتنا شروط هذا التبليغ ، وهذا هو المنطق السهل الذي يغرر بنا ، إن الجواب صحيح شكلياً ولكنا بكل أسف نقف عند الجواب ولا نرى مقتضياته الواقعية .

سأعطيكم صورة رمزية نطبقها بعد ذلك : هل ترون إلى أرض عطشى تنتظر الري من الماء ؟ هل نستطيع ريها بماء يجري تحت مستواها ؟ إن الإجابة ستكون بالطبع : لا باستثناء المجنون أو صاحب الشطحات الصوفية إذ يعتقد أن الماء سوف يطلع إليها فيسقيها . لا لن يسقي الماء الأرض بالصعود إليها ، وإنما بالانحدار وذلك بحكم السنن الإلهية عن طريق الجاذبية . سنة الله تقضي أن ينحدر إلى هذه الأرض إذا كان مستواه يخوله ذلك .

إذن إذا أراد المسلم أن يقوم بدور الري بالنسبة للشعوب المتحضرة والمجتمع المتحضر، وأراد ـ بعبارة

أوضح ـ أن يقدم المسوغات الجديدة التي تنتظرها تلك الأرواح ، التي تتـألم لفراغهـا وحيرتهـا وتيههــا ، إذا أراد المسلم ذلك ، فليرفع مستواه رفعاً يستطيع معه فعلاً القيام بهذا المدور . إذ بمقدار ما يرتفع إلى مستوى الحضارة بمقدار ما يصبح قادراً على تعميم ذلك الفضل ، الذي أعطاه الله له ( أعني دينه ) . إذ عندها فقط يصبح قادراً أيضاً على بلوغ قم الحقيقة الإسلامية ، واكتشاف قيم الفضيلة الإسلامية ، ومن ثم ينزل إلى هضاب الحضارة المتعطشة ، فيرويها بالحقيقة الإسلامية وبالهدى ، وبذلك يضيف إليها بعداً جديداً . لأن الحضارة العلمانية ، حضارة الصاروخ ، حضارة الإلكترون اكتسبت هذه الأشياء ، وضيعت بعداً آخر تشعر بفقدانه وهو بُعد السماء .

إن أوربة حققت المعجزات في عالم الاكتشافات وعالم العلوم .. ولكنها فقدت في أعماق نفسها البعد الذي كان يروح عليها ويرفه عنها ويسندها في وقت المحن ، لأنه يربطها بوجود الله .

المتعطشة ، النفوس المنتظرة المسوغات الجديدة ... فيجب أولاً أن يرفع مستواه إلى مستوى الحضارة أو أعلى منها كي يرفع الحضارة بذلك إلى قيداسة الوجود ، إلى ربانية الوجود ، ولا قداسة لهـذا الوجود إلا بوجود الله . والمسلم إذا أتى بهذا لا بلسانه ولا بشطحاته الصوفية ، وإنما بوصفه إنسانا معاصراً للناس شاهداً عليهم بالتقى والورع ، بنزاهة الشاهد الصادق ، الصادق الخبير ، الواعى لقيمة شهادته ... إذا أتى المسلم هكذا في صورة الإنسان المتحضر، الذي اكتملت حضارته بالبعد الذي يضيفه الإسلام إلى الحضارة ( وهو بعد السماء ) ، عندئذ ترتفع الحضارة كلها إلى مستوى القداسة ، أي إن الوجود الذي فقد القداسة في القرنين الأخيرين خصوصاً في هـذا القرن ، تعود إليه قداسته لأن القداسة من الله ومن الله وحده ولا شيء يعطى القداسة لهذا الوجود غير الله .

والسلام عليكم .

## رسالة المسلم

في الثلث الأخير من القرن العشرين محاضرة الأستاذ مالك بن نبي في جامع المرابط في دمشق مي ١٩٧٢/٥/١٩

# بسم الله الرَّحمن الرَّحيم

والصلاة والسلام على خير المرسلين .

إخواني ! أيها الأبناء الكرام !!

إن الظرف الدي يجمعني بكم في هدا البيت من بيوت الله ، وأنا على وشك العودة إلى الجزائر ، يجعلني أفكر بدلاً من أن أعيد محاضرة سابقة هي الآن بين أيديكم ، أن أضيف لها بإيجاز حلقة تمثل امتداداً في سلسلة أفكارها . ففي سلسلة الأفكار التي تناولتها الحاضرة السابقة ، انتهيت آخر المطاف إلى نتيجة كبرى ، تضع إشارة استفهام على مصير الإنسانية عموماً ، في هذا الثلث الأخير من القرن العشرين ، كا تضع إشارة استفهام على دور المسلم في هذا الثلث الأخير . وقد قلت فعلاً في نهاية تلك الحاضرة :

« إن أوربة حققت المعجزات في عالم الاكتشافات

وعالم العلوم ... ولكنها فقدت في أعماق نفسها البعد الذي كان يروح عليها ويرف عنها ويسندها في وقت الحن لأنه يربطها بوجود الله . إذا أراد المسلم أن يسدَّ هذا الفراغ في النفوس المتعطشة ، النفوس المنتظرة للمسوغات الجديدة ... فيجب أولاً أن يرفع مستواه إلى مستوى الحضارة أو أعلى منها كي يرفع الحضارة بذلك إلى قداسة الوجود »(۱) .

فحضارة القرن العشرين أفقدت أو أتلفت قداسة الموجود ، في النفوس وفي الثقافة وفي الضائر . ولقد أتلفت القداسة لأنها عدتها شيئاً تافهاً لا حاجة لنا به .

ولقد انجرت إلى إتلافها بسبب منشأ ثقافتها التي يطلق عليها اليوم ( العلمية ) ، والتي أخضعت كل شيء وكل فكرة إلى مقاييس الكم منذ عهد ديكارت . لقد حياولت أوربة ونجحت ، ونجاحها قد يفسر لنا اليوم على المدى البعيد ، فشلها في الاسترار . لقد نجحت في

<sup>(</sup>١) صفحة ٢٩ من دور المسلم .

إخضاع كل شيء لمقاييس الكم ، ولكن نجاحها يفسر بالتالي الأزمة التي تمرُّ بها اليوم حضارتها ، التي فقدت كل مسوغات وجودها لأنها أفقدت الوجود قداسته . كان الوجود مقدساً في كل تفاصيله ، في حياة الحشرات كان مقدساً ، في حياة الإنسان كان أكثر قداسة ، حتى الأشياء التي تلقى في الشوارع ، كانت هناك تفاصيل توحى بقداستها ، كان المار في الشارع إذا التقى بصره بفتات الخبز ، ينحني ويلتقط هـذا الفتــات ثم يقبلــه ويضعه في مكان طاهر ، لأنه كان يشعر بقداسة هذه الأشياء . أما الأوربي فلا يهمه هذا ولا يلتفت إليه لأن هذا الفتات من الخبز ، لا قيمة له في نظره الكمى ، إذ لا غن له ، لذا يلقى مع الأشياء الأخرى في سلة المهملات . وتركت أوربة في سلة مهملاتها كل قداسة الأشياء ، وكل القيم المقدسة ، وفي آخر المطاف دار عليهما صولجان علمها وطغيانها العقلي ، كثعبان التوي على صدرها يضيق عليها الأنفاس ، أوربة اليوم لاتتنفس التنفس الطليق ، بل تتنفس تحت ضغط عالم الأشياء المتراكة . إذ بقدر ماتراكت الأشياء ، وبقدر ماتراكت الإمكانيات الحضارية اضمحلت القاعدة الأخلاقية الروحية المعنوية التي تتحمل في كل مجتع عبء الأثقال الاجتاعية والأثقال المادية ، إذ لابدً من قاعدة روحية متينة حتى تتحمل هذه الأعباء ، هذه الأعباء التي ترزح تحتما أوربة أو الحضارة الغربية اليوم وهي في خضم الأشياء التي تنتجها التكنولوجية .

من هنا نتصور إذن دور المسلم باعتباره رسالة . دور المسلم لأنه يعاني أيضاً أزمته الخاصة به وهو يعلم ذلك ، إذ لا يمكنه ألا يعلم ، وأعداؤه أصبحوا أقرب من قبل من معاقله المقدسة . إنني لاأريد أن أشير هنا إلى أشياء سمعتها أثناء الحجة الأخيرة ، أشياء تبدل على أن الشعور بالخطر موجود في ضمير كل مسلم شعور بخطر كبير داهم .

إذن نحن نعيش أزمتنا الخاصة بنا ونعيشها بكل أبعادها ، بعدها الاقتصادي مثلاً ، يكفينا أن نذكر ، على سبيل المثال ، أن أحط المستويات الاقتصادية في

الغالم ، في صورة ما يسمى متوسط دخل الفرد السنوي ، هو في البلاد الإسلامية . إن هذا معناه أن أحطَّ الحظوظ ، في هذه الدنيا أصبح للأمة التي خصها الله بالهداية الإسلامية ، وخصها الله برسالـة الأمر بـالمعروف والنهي عن المنكر ، في هذه الدنيا . هذه الأمة أصبحت تعاني الأزمات المتنوعة الِتي قـد نجمعهـا في كلمـة واحـدة نسيها الأزمة الحضارية ، وهي فعلاً أزمة حضارية لا غير - إذن نحن نعاني أزمتنا ومن ناحية أخرى تعاني الإنسانية المتحضرة أزمتها . والأزمة التي تعانيها الإنسانية المتحضرة أخطر وأعمق بكثير من أزمتنا نحن ، لأن أزمتنا لاتمس جوهر كياننا الإنساني فيبقى مع أزمتنا على الرغم من كل شيء ، شيء من الكرامة أو شيء من التكريم أَلْذَى وضعه الله عز وجل في الإنسان على العموم ، أما الأزمة التي تنتـاب الحضـارة أو الإنسـان المتحضر اليوم ، فهي أحياناً تفقده حتى إنسانيته ، فيصبح إما وحشاً مفترساً ضارياً ينقض على كل ما يستطيع تحطيمه ، أو يصبح حيواناً تائهاً في المتاهات التي تفتح له بالمحدرات ،

هذه هي الأزمة الخطيرة التي تعانيها الإنسانية المتحضرة أو يعانيها الإنسان المتحضر.

إذن الإنسانية بشطريها ، بشطرها المتخلف ، وبشطرها المتحضر ، تعاني أزمة خطيرة هي أخطر أزمة في وجودها على سطح هذه الأرض. وفي حين يسير الزمان كعادته إلى مصب ، فإننا نرى خطورة هذا السير من خلال التوقعات التي تصورها لنا ملابسات هذه الفترة من الـزمن ، التي نعيشها الآن بكل تقلباتها السياسية العسكرية الاقتصادية الثقافية . إننا نتصور أن نهاية هذا الثلث الأخير من القرن العشرين لن تكون كالفترات الأخرى ، لأن التاريخ سينفرد إلى حدًّ كبير بأشياء أخطر مما يتصور العقل ، كأنما التــاريخ كلــه تجمع منذ بدايته ، أعنى منذ بداية دخول الإنسان في العهد الذي يسمى العهد التاريخي ، واقترب من مصبه ، كالنهر الذي تجمعت كل روافده فيه عندما أصبح قريباً من البحر ، ولهــذا أصبـح الثلث الأخير هــذا ممتلئـــاً بكل التوقعات . وسينصب قريباً في ( سنة ألفين ) التي تضع أمام الإنسانية جمعاء أخطر نقط الاستفهام على مصير الإنسانية منذ بدايتها . لأننا لاندري في الحقيقة كيف تنتهي هذه الحقبة من الزمن .

ونحن باعتبارنا مسلمين أو باعتبارنا بشراً ، نشاطر البشرية مصيرها ، إن الإنسانية تعيش فعلاً ما يسمى حالة طوارئ ، أمام حالة الطوارئ هذه يطرح سؤال : ماهي رسالة المسلم ؟ إن رسالته قد نلخصها في كلمة لا تعطينا حلاً ولكن تشفي إلى حدًّ ما غليلنا لأنها كلمة مقبولة . وهي مقبولة من ناحية لأن الظروف تفرضها علينا ، وتتعارض من ناحية أخرى ـ ربا في أعماق أذهاننا ـ مع مقدمات تتنافي مع مقتضيات الرسالة .

فما هي رسالة المسلم أمام حالة تتطلب الإنقاذ ؟ الجواب : إنقاذ نفسه وإنقاذ الآخرين .

هذه هي رسالة المسلم . أليس في أذهاننـا مقـدمـات سُلبية تتناقض مع هذا الزعم ، كأننا انجـذبنـا إلى شيء من الغرور ؟ كيف يستطيـع الإنسـان المسلم الــذي لايتمتـع بالقدر الكافي من الإمكانيات الحضارية حتى لتحقيق لقمة عيشه ؟ كيف يستطيع إنقاذ الآخرين ؟ وكيف يتطلع لهذه الرسالة ؟.

إذا تساءلنا هذا السؤال يجب علينا أيضاً أن نتساءل بهذا المنطق نفسه : لماذا استطاع ذلك أولئك الأعراب الفقراء في عهد محمد مُرْكِيَّةٍ ؟ لماذا قام أولئك الأعراب الفقراء الأميون بإنقاذ الإنسانية وشعروا أنهم جاؤوا من أجل إنقاذها ؟ فقد كانوا يعلنون هذا في أقوالهم ومخاطباتهم للآخرين سواء من أهل الفرس أو من أهل رومًا . كانوا يقولون لهم : لقد أتينًا لننقذكم . إنهم لم يشعروا بمركب النقص . لماذا لم يشعروا بمركب النقص ؟ لأن الإمكانيات الحضارية المتكدسة أمـامهم في فـارس أو في بيزنطة أو في روما لم تفرض عليهم النقص ، وبعبارة أخرى لم تبهرهم ، كانــوا يشعرون أمـــام الإمكانيــــات الحضارية المتكدسة ، بإرادة حضارية تفوق كثيراً ماتبقى منها لدى الجمعات المتحضرة في ذلك العصر. كذلك الحال اليوم لو أننا عقدنا موازنة . فليس إذن من

الصعب أن يقوم هذا المسلم الفقير ، الأعزل ، هذا المسلم الذي يضحى بمصالحه الكبرى حتى في هيئة الأمم ، أن يقوم على الرغم من ذلك بفضل إسلامه فقط ، بهمة الإنقاذ ، ولهذه المهمة شروط ربما نشرحها إذا اتسع الجال لذلك . إنه بفضل إسلامه لا غير يستطيع اليوم إنقاذ الإنسانية المتورطة في الضياع على الرغ من علمها وكبريائها وتكنولوجيتها . غير أن كل رسالة تقوم على إعجاز؛ رسالة موسى قامت على إعجاز، كانت عصا موسى تلتقف ما يأفكون ، حتى خرَّ السحرة ساجـدين ، واعترفوا بإلـه هــارون وموسى . إعجــاز عيسى كان إنقــاذ المرضى من أمراضهم وإحياء الموتى أحياناً .

إعجاز النبي صلوات الله عليه وأزكى التسليم تعرفونه جميعاً ، فقد أيدته السماء بالقرآن وأيدته بخلقه العظيم وأيدته أحياناً بالملائكة . وهلم جراً .

فاليوم أيضاً إذا أراد المسلم أن يقوم برسالة ، فهذا يتطلب نوعاً من الإعجاز تفرضه الظروف الخاصة التي تمرَّ بها الإنسانية اليوم ، على اعتبار أن الإعجاز هو مجموعة شروط منطقية وغير منطقية أعني خارجة عن المنطق ، مجموعة شروط تحقق أمرين : الاقتناع والإقناع .

الاقتناع أولاً لأن فاقد الشيء لا يعطيه ، فلا يمكن للمسلم إن لم يقتنع بأن له رسالة أن يبلغ الآخرين هذه الرسالة ، أو فحوى هذه الرسالة أو مفعول هذه الرسالة . إذن يجب أن يقتنع هو أولاً . وأنا أعنى قناعته برسالته في الثلث الأخير من القرن العشرين ولا أتكلم عن اقتناعه بدينه . فكل مسلم مقتنع بدينه من يوم أن نزلت الآية الأولى في غار حراء . ومن يحاول أن يأتي للمسلمين بوسائل لاقتناعهم بدينهم فإنما يضيع وقته وربما يضيع وقت المسلمين أنفسهم . فـالمهم في الأمر اليـوم أن نلاحظ أن الشكوك التي تسربت إلى عقول الآخرين عن المجتم الإسلامي إغا تتناول رسالة المسلم لا عقيدته . فهل الإنسان الذي يستمع إلى المسلم وهو يتحدث عن رسالته ، إنسان تفحص أو راجع أمر القرآن من حيث هـو فكرة صحيحة ؟ إن هذا هو من شأن بعض الاختصاصيين : بعض الأفراد من النخبة مثل ( لامارتين ) الذي خصص أكبر فصل كتبه إنسان لحياة النبي يَلِيَّةٍ أو (برناردشو) أو (توماس كارليل). أما الجموع الغفيرة من الناس فلا تصبر لتدليلنا المنطقي أن الله واحد لا شريك له، وأن النبي رسوله، وأن هذا الدين صحيح. لقد أصبح هذا كله مسلمات أما بالنسبة للآخرين، فإن كان من النخبة فيكن أن يدركه من خلال كلامنا، وهو في الحقيقة لا ينتظر كلامنا، بل ينصرف بجهده الخاص إلى هذا النبع من النور، ويشعر بأن الإسلام فعلاً حقيقة منزلة من السماء.

أما الجموع الغفيرة ، أما مئات الملايين من البشر ، الذين تخصهم رسالة المسلم في هذا الثلث الأخير من القرن العشرين ، فهي تقول دعونا نامس ، وقولها آت من كونها نشأت على ما يسمى المنطق العملي أو كا يقول المسيحي منطق القديس (توما) . ف (توما) هذا حينا رجع المسيح بعد أربعين يوما إلى الحواريين قال لهم إنني عدت من الساء ... إلخ . ورفعتني الملائكة ... إلخ فسأله (توما) وأين آثار الصليب على يديك وعلى فسأله (توما) وأين آثار الصليب على يديك وعلى

قدميك ؟ أرني كي ألمس هذه الآثار بيدي لا بعقلي . هذا قولهم بالطبع وليس قولنا ، وإنما نذكره بوصفه عينة من تفكيرهم ومن أوضاعهم النفسية أمام الأفكار . فهل هم يتصلون بالأفكار عن طريق المنطق الذي نعتبره نحن السند الأول لإبطال أو تأييد فكرة معينة ؟ كلا إنهم لا يطرقون الموضوع من هذا الباب وإنما من باب (سان توما) .

فا هو واضح في تصوري أنا المسلم ، ليس واضحاً بالنسبة للآخرين الذين ينبغي علي أن أتقدم إليهم ، آخذاً بالاعتبار تصورهم هم لا تصوري أنا عن حقيقة المسلم . لأن حقيقة المسلم عجوبة عن نظر الآخرين . إن حقيقة المسلم ، كرامة المسلم ، فضيلنة المسلم ، أخلاق المسلم ، شرف المسلم ، عزة المسلم ؛ كل هذه الأشياء تخفيها عن نظر الآخرين المظاهر الاجتاعية . وهي تشهد بكل أسف في نظر الآخرين على المسلم وضده . فالمسلم فقير ، والمسلم جاهل ، المسلم كذا ... الإحصائيات الموجودة في المسلم كذا ... إلخ ...

فنحن حينها تكلمنها عن الإعجهاز الهذي يتضن شروط الاقتناع وشروط الإقناع ، تكلمنها عن شيء جهوهري جهداً ، أعني أن المسلم لا يستطيع أن يقوم برسالته في الثلث الأخير من القرن العشرين ، إلا إذا حقق من خلال منطق خاص لرسالته كل شروط الاقتناع وكل شروط الإقناع .

ومن هنا نرى ما يترتب على المسلم من القيام بواجبات ملحة ، حتى يفي بشرط إعجازه في هذا الثلث الأخير نحو نفسه ونحو الآخرين ، إنه يحتـاج أحيـانـأ إلى هذه الوسائل حتى بالنسبة إلى إخوانه المسلمين المعرضين ، لأنهم يخضعون هم أيضاً لمنطق ( سان توما ) الـذي يريـد أن يلمس الأشياء بيده حتى يعترف بوجودها . أليس في صفوف شيابنا عدد عنطق قضاياه بطريقة (سان توما) ، يعني بلمس اليد لا بالنظرة العقلية ، بحيث يجب فعلاً أن تتوافر لرسالة المسلم كل شروط الاقتناع وكل شروط الإقناع ؟ ولن يتوافر هذا إلا بتغيير في داخـل المسلم ، في أغـوار نفسـه وحـول المسلم في محيطه الخاص أو في محيطه العالمي ، لأننا حين تكلمنا في بداية الحديث ، عن الأزمة الإنسانية المواجهة لأزمتنا نحن المسلمين ، رأينا أزمة إنسانية من أخطر ما واجهته الإنسانية منذ بداية تاريخها ، وكنتيجة لهذه الأزمة بصورتيها ، الصورة الخاصة بالمسلم والصورة الخاصة بالإنسان المتحضر، أصبح العالم كأنه ازدواجية، ازدواجية بين عنصرين متوازيين لا يتصلان إلا عن طريق شبكة علاقات متناقضة . هناك في العالم اليوم إذا تصورناه كلاً ، صلات من الطرف المتقدم ومن الطرف المتخلف الذي يسمى العالم الثالث ، إذا تفحصنا كيف تسير العلاقات بين الطرفين نراهما تسير وفق ثلاثمة أصناف ؛ ففي الجال الاقتصادي ، أصبح كل شيء في منطق القرن العشرين يفسر بالاقتصاد وأصبح كل شيء يخضع للاقتصاد ، نرى أن طرفي العالم يتعاملان على أساس علاقة اقتصادية متناقضة ، في طرفها الأول المجتم الذي ينتج المواد الخام كالنفط وغير ذلك من المواد الأولية ، وفي طرفها الثاني من يحول هذه المواد الأولية إلى منتجات حضارية ، وطبعاً على حساب العالم الثالث أي على حساب اقتصاده وعلى حساب غوه ، كا هو ظاهر لنا مثلاً في قضية النفط ، خصوصاً قبل خس أو ست سنوات ، حين كانت مادة النفط تدر على أصحاب التروستات وعلى أصحاب الاحتكارات عشرات المرات ، أكثر مما تدر على أصحاب البلاد المنتجة . هكذا كان الموضع في الجالات الأخرى حيث كانت الصلات الاقتصادية تسير على هذه الوتيرة .

وفي الجال السياسي كانت العلاقة أيضاً متناقضة في طرفيها . كان الحوار بين متكلمين : في الطرف الأول الاستعار ، وفي طرف آخر القابلية للاستعار . هذا الوضع الذي كان ، وأخشى أن أقول ولا يزال قاعًا بين الاستعار وبين القابلية للاستعار ، لأننا لم نغير شروط القابلية للاستعار في أنفسنا . غيرنا بعض السطحيات ولم نغير القابلية للاستعار ، غير أن ضغط بعض الظروف وقوة الأشياء ، جعلت بعض المواقف الاستعارية تتغير إلى حدً ما ، ولكن لم تتغير كلها ولن تتغير ، مادامت

القابلية للاستعمار هي التي تحاورها في المجال السياسي .

وفي المجال النفسي أو الثقافي هناك محوران : محور ثقافي هو مانسميه محور ( واشنطن موسكو ) ، وهو محور واحد لا يختلف فيه شرقه عن غربه ولا غربه عن شرقه في هذه الناحية .

هذا الحور يطرق أو يطرح كل مشكلاته بنطق القوة . بينما يجب على المحور الآخر أعنى محور ( طنجـة ـ جاكرتا) الذي نعيش عليه نحن ، نحن المجتعات المتخلفة وخصوصاً نحن المسلمين يجب علينا أن نطرح المشكلات بمنطق البقاء ، لأننا بحاجة إلى رفع مستوى بقائنا ، إلى مستوى الحضارة ، وهذا يتنافى مع طرح القضايا بمنطق القوة ، ولا تستطيع ولا تسمح لنا ظروفنا بغير ذلك ، ولا يهمنا ولا يهم الإنسانية التي تعد نفسها متقدمة أن ترجع إلى رشدها . لا يهم أن تطرح أمريكة مثلاً اليوم كل مشكلاتها بمنطق القوة ، بينما مجتمعها أيضاً يعاني أعراض التخلف ، خاصة المدن الصناعية الكبيرة مثل نيويورك وديترويت وشيكاغو .. إلخ . هذه المدن أصبحت فيها عينات تدل على أن التخلف بدأ يتفشى في المجتمع الأمريكي ، ومع ذلك فأمريكة تخصص كل إمكانياتها لطرح مشكلاتها عنطق القوة .

أما نحن فمضطرون أن نطرح مشكلاتنا بمنطق البقاء ، حتى نستطيع أن نتقدم بعض الخطوات ، حتى نستطيع أن نرفع مستوانا إلى مستوى الحضارة ، وهنا يفرض علينا طبعاً هذه العلاقات الثلاثية المتناقضة ؛ العلاقة الثقافية ، العلاقة النفسية ، العلاقة السياسية . إذ يجب علينا أن نصفى هذه الخريطة للعلاقات العالمية حتى يتسنى لهذه الإنسانية أن ترفع مستواها إلى مستوى القداسة ، أن ترفع هذه الإنسانية مستواها الواقعي ومستواها الثقافي إلى مستوى القداسة ، وإلى المستوى الذي تستوعب معه مسوغاتها الجديدة في المرحلة الخطيرة التي مّرُ بها الإنسانية اليوم ، في هذا الثلث الأخير من القرن العشرين ، إذن يجب على السلم السذي يضطلع برسالته أن يفكر في إعجازه ، وإعجازه لا يتأتي إلا بتحقيق شرط جوهري ، وهو تغيير مابنفسه وتغيير ما في

عيطه مصداقاً للآية الكرية:

﴿ إِنَّ اللهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقُـومٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا ما بأنفُسِهم ﴾ [الرعد: ١٢/١٢].

ولا يمكنه أن يغير شيئاً في الخارج إن لم يغير شيئاً في نفسه . وحينها نقول هذه الكلمة نقولها باعتبارها علماً ، ولا نقولها فقط تبركاً بآية ، نقولها (علماً ) ونعلم مقدارها من الصحة العلمية ، لا يستطيع مسلم أو غير مسلم أن يغير ماحوله إن لم يغير أولاً ما بنفسه ، فهذه حقيقة علمية يجب أن نتصورها قانوناً إنسانياً وضعه الله عز وجل في القرآن ، سنة من سنن الله التي تسير عليها حياة البشر .

إذن لكي يتحقق التغيير في محيطنا يجب أن يتحقق أولاً في أنفسنا . وبذلك تتوفر شروط رسالة المسلم في الثلث الأخير من القرن العشرين ، وإلا فإن المسلم لن يستطيع إنقاذ نفسه ولا إنقاذ الآخرين .

ثم إذا كان منهج الرسالة يقتضي التغيير ، والتغيير

يقتضي تغيير ما في النفوس أولاً ، إذا كان منهج الرسالة يقتضي هذا ، فإننا نستطيع أن نتكلم عن وسائل الرسالة أو الطرق العملية لتطبيق هذه الرسالة كي تفي بمهمتها ، ألا وهي الإنقاذ أو مواجهة حالة إنقاذ أو حالة طوارئ تخص المسلم وتخص الإنسانية عامة . عندها يجب على كل مسلم أن يحقق بمفرده شروطاً ثلاثة :

١ ـ أن يعرف نفسه .

٢ ـ أن يعرف الآخرين ، وألا يتعـالى عليهم ، وألا يتجاهلهم ، وهنا يجب أن تحل عقدة نعرفها ، وهي أن المسلم يزهد كثيراً في عالم النفوس مما يتصل بالآخرين ، لايجوز للمسلم أن يجهل ما ي نفوس الآخرين ، ولا يجوز أن يتعالى على الآخرين ولا أن يتسامى عليهم بـدعوى أنه أعد للجنة وأعد للتكريم ، يجب عليه أن يعلم ما في نفوس الآخرين ويجب عليـــه أن يعلم ذلـــك لأمرين لا لأمر واحد ، إمـا لكي يتقي شرهم عن معرفـة وإدراك لكل معطيات نفوسهم ، وإما لتبليغهم إشراق الإسلام وإشراق الهداية الإسلامية . فهو إن لم يعرف النفوس

فكيف يقدرأن يتصرف معها بحكمة ؟ إن لم يعرف نفوس الآخرين وظلت صناديق مغلقة عليه فكيف يبلغها الهداية الإسلامية ؟ إنه لن يستطيع . يجب إذن على المسلم بعد أن يعرف نفوس الآخرين .

٣ ـ ويجب عليـــه في الشرط الثـــالث أن يعرِّف الآخرين بنفسه ، لكن بالصورة الحببة ، بالصورة التي أجريت عليها كل عمليات التغيير بعد التنقية والتصفية من كل رواسب القابلية للاستعار والتخلف وأصناف التقهقر ، كل أصناف التخلف وأصناف التأخر . ويجب عليه أولاً أن يقوم بهذه التصفية حتى يقدم للآخرين صورة مقبولة محببة بوصفها عينة من العينات البشرية التي يصنعها الإسلام ، أما إذا تقدم المسلم إلى الآخرين بـوصفـه عـورة يجب أن يستحى منهـا ، فــالعـورة تستر ولا تكشف ، والعورة لا يكنها أن تبلغ إشعاعاً . الجهل عورة الفقر الذي يسببه كسلنا ، وكسلنا عورة ، الفوضى عورة وهذه العورات كلها لاتستطيع ولا تتيح لشخصية المسلم أن تبلغ إشراق الإسلام.

إذن هناك شروط ثلاثة يجب أن تتحقق ، أن يعرف السلم نفسه بالتدقيق وألا يغالط نفسه في معرفة نفسه ، لأنه طالما عمي المسلم بسبب هذه المغالطة ؛ يا ليته لم يلعن طيلة القرن الماضي الاستعار بل القابلية للاستعار ، ولو فعل ذلك لكان اليوم ذا صورة محببة ومرضية لنفسه وللآخرين .

إذن يجب على المسلم أن يعرف نفسه من دون مغالطة ، وأن يعرف نفوس الآخرين من دون كبرياء وتعال ، وبكل أخوة وصدق وإخلاص أن يحبهم لوجه الله حتى تصل إليهم عن طريق وعلى جسر هذه الحبة ، حرارة الإسلامي وكل ما يناط عفهوم التغيير ، يجب أن نتوخى فيه أمراً ألا وهو أن كل فكرة لها جانبان :

جانب الصحة ، وجانب الصلاحية .

قد تكون فكرة ما صالحة وليست صحيحة ، وقد تكون فكرة صحيحة ثم فقدت في الطريق صلاحيتها لأية أسباب . ألسنا نشعر نحن مثلاً بأن دينسا وهو

أوضح من حيث الصحة من شمس النهار ، أنه إلى حدً ما وبسببنا نحن ، وبسبب تقاعسنا وتكاسلنا ونومنا في النهار فقد بعض صلاحيته . كأن هذه الفكرة المقدسة التي أنزلها الله على محمد عليه الصلاة والسلام ، هذه الفكرة ـ التي لا يختلف في صحتها عقل سلم مع عقل سلم ـ تبدو اليوم وكأنها فقدت صلاحيتها .

أين كرامة المسلم ؟ أين عزة المسلم ؟ أين مجد المسلم ؟ أين علم المسلم ؟ أين نزاهة المسلم ؟ أين بطولة المسلم ؟ أين استشهاد المسلم ؟ أين شهادة المسلم ولو على نفسه ؟

المسلم فرّط في كل هــذا . المسلم فرط وضيع وأتلف كل هذا .

والغرب أو الحضارة الغربيــة أتلفت مســوغــات وجودها ، وهي تعاني هذه الأزمة التي أشرت إليها .

والمسلم يضيع القيم الإسلامية التي كانت تشرق على وجهه ، وتجعله في نظر الآخرين أجمل صورة إنسانية في

التاريخ ، فقد كان أحد المؤرخين في أوائل القرن التاسع عشر ، هو المستشرق ( فرينو ) الذي ترجم جغرافية أبي الفداء ، يذكر في مقدمته وهو يعلق في مقطع يخص رحلة أبي الفداء إلى نواحى ( الفولغا ) ، حيث كانت تعيش قبائل صقالبة متوحشة كا يصفها أبو الفداء، وكان أبو الفداء مرتدياً لباسه العربي وعمته العربية . ففرينو هـذا وكأنـه لاحـظ شيئـاً غريبـاً ، يقـول : كان العربي يريـد أن يظهر في كل مكان بزيـه القومي ، نعم لأن صورتــه في نظر الآخرين كانت هي الصورة المثلى لبني أدم بفضل الإسلام.

أقول هذه الكلمات ، وصية لإخواني ولأبنائنا الكرام من الطلبة ، وأدعو الله أن تتحقق رسالة المسلم في الثلث الأخير من القرن العشرين بفضل هؤلاء الشباب ، وإخوانه في مصر ، وإخوانه في ليبيا ، وإخوانه في الجزائر ، وإخوانه في كل البلاد الإسلامية ... أن تتحقق هذه الرسالة لإنقاذ المسلم من كسله ولإنقاذ الإنسان المتحضر من استهتاره والسلام عليكم .